# دوفصلنامه یافته های تفسیری | سال چهارم | شمارهٔ هشتم خزان و زمستان ۱۴۰۳ | صفحه ۲۲ – ۴۶

# راهکارهای دستیابی به زندگی معنوی از منظر قرآن و مثنوی

## جمع الله منتظرا اسيد محمد عالمي

#### چکیده

قرآن برای فراهمسازی بستر زندگی معنوی، نازل شده و انبیاء (۶) و انسانهای معنوی، در طول تاریخ کوشیدهاند که دریچه ای برای انسانها بگشایند تا عالم و آدم را از زاویه معنوی به نظاره بنشینند. یکی از مهمترین مسائل معنویت پژوهٔ این است که «چگونه می توان به زندگی معنوی مورد تأکید قرآن کریم، دست یافت». روشن است که گام نخست در این راستا، شناسایی راهکارهای رسیدن به این مهم، از منظر قرآن و منابع همسو با این کتاب آسمانی است. لذا این تحقیق با استفاده از منابع کتابخانه ای، به روش توصیفی تحلیلی و با هدف شناسایی و ارائه راهکارهای دستیابی به زندگی معنوی از منظر قرآن و مثنوی، صورت گرفته است. یافتههای تحقیق نشان می دهد که راهکارهای متعدد مورد نظر قرآن را می توان تحت سه عنوان کلی «جدیت و صداقت، اخلاقی زیستن و بزرگداشت شعائر الهی» دسته بندی کرد. با تتبع در مثنوی برای کشف راهکارهای رسیدن به زندگی معنوی، در این تحقیق پنج محور آن شناسایی و ارائه شده که عبارتند از «عشق، مرشد، خودسازی، آزادگی و توکل». راهکارهای قرآنی به صورت مکرر در مثنوی تأکید شده و برای راهکارهای مثنوی نیز در قرآن مؤیداتی مسلمی می توان یافت. لذا می توان گفت که بین مثنوی تأکید شده و برای راهکارهای مثنوی نیز در قرآن مؤیداتی مسلمی می توان یافت. لذا می توان گفت که بین راهکارهای قرآنی و مثنوی، همپوشانی وجود دارد.

**کلیدواژهها**: معنویت، زندگی معنوی، قرآن، مثنوی، راهکارهای رسیدن به زندگی معنوی

۱. ماستری علوم قرآن و حدیث، دانشکده علوم اسلامی، جامعه المصطفی العالیمه، (نمایندگی افغانستان)، کابل، افغانستان ایمیل: montazerbj@gmail.com

٢. دكترى كلام اسلامى، استاد دانشكده علوم اسلامى، جامعه المصطفى العالميه، (نمايندگى افغانستان)، كابل، افغانستان
ايميل: sm.alemi56@gmail.com

همه بنیانگذاران ادیان و مذاهب، عارفان، فرزانگان، اکثر فیلسوفان و برخی از دانشمندان علوم تجربی، برای انسان علاوه بر بعد فیزیکی، مادی و طبیعی، بعد متافیزیکی، معنوی و روحاني نيز قائل بودهاند. بر اين اساس هر انسان اين استعداد را دارد كه دستكم دو نوع زندگی طبیعی یا مادی و روحانی یا معنوی داشته باشد. در باب زندگی معنوی بحثهای فراوانی صورت گرفته و مخصوصاً بنیانگذاران ادیان و مذاهب و عارفان، از عوالمی بسیار دل انگیز و پرجذبه، سخن گفته و انسانها را دعوت کرده که تمام هم و غم خود را در راستای رسیدن به آن قرار دهند. چه اینکه از نظر آنها حیات حقیقی، درست زمانی آغاز می شود كه انسان چشم به عالم ظاهر ببندد و دل به عالم باطن باز كند: «يا أَيهَا الَّذينَ آمَنُوا اسْتَجيبُوا لِلَّهِ وَ لِلرَّسُولِ إِذا دَعاكمْ لِما يحْييكم» (انفال: ٢۴) و «مَنْ عَمِلَ صالِحاً مِنْ ذَكر أَوْ أُنثى وَ هُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَّهُ حَياةً طَيبَة» (نحل: ٩٧) و اين نَي بريده از نيستان و غريب غربتكده دنيا، باید روزگار وصل خویش را بازجوید چون:

> هرکسیے کو دور ماند از اصل خویش بازجوید روزگار وصل خویش (۱: ۴)

در قرآن برای انسان نوری وعده داده شده (انعام: ۱۲۲) که «انسان مرده را زنده میکند و در دل حیات طبیعی او حیات طیبه به او می بخشد و معنویت، حیات حیوانی او را به حیات عقلانی و روحانی تبدیل می کند (نقوی، اسعدی، میرغفوری، ۱۳۹۴، ۱۵۵). مولانا نیز این گونه تصویر پردازی و دستورالعمل صادر می کند:

بمیرید بمیرید در این عشــق بمیرید در این عشق چو مردید همه روح پذیرید بمیرید بمیرید از این مرگ مترسید یکی تیشے بگیرید ہی حفے و زندان چو زندان بشکستید همه شاه و امیرید

كز اين خاك برآييد سماوات بگيريد

(غزل، ۶۳۶)

به این نحو سخن گفتنها و تصویر پردازیهای دل انگیز از زندگی و زیست معطوف به

۱. در تمام ارجاعات به مثنوی، عدد اول نشان دهنده دفتر و عدد دوم نشان دهنده شماره بیت یا ابیات است. مثلاً بیت فوق مربوط به دفتر اول بیت چهارم است.

آن عوالم (زندگی معنوی) و به سخن زندگی سراسر آرامش، امید، عشق، صفا، زیبایی، مهر و وفا و در ادیان و عرفان کم نیست. زندگی که در آن، شخص، صاحب همه خوبیهایی است که همه خوبان دارند و هر انسان مشتاقی را به تلاش و تکاپو وامی دارد و از خود خواهد پرسید که چگونه و از چه راهی می توان به این زندگی دست یافت. در این تحقیق بناست که راهکار دستیابی به این زندگی، از منظر قرآن و مثنوی بررسی شود. هدف اصلی پژوهش، ارائه راهکارهای دستیابی به زندگی معنوی از منظر قرآن و مثنوی به منظور عملی سازی این راهکارها و گامبرداری برای دستیابی به زندگی معنوی و انس و الفت با قرآن و مثنوی است. در بارهٔ موضوع مذکور، تحقیقاتی انجام شده که همه آن ها در خور تأمل و قابل استفاده اند؛ اما هیچ یک هدفی را که این تحقیق دنبال می کند، برآورده نکرده است. در ذیل به برخی از مهم ترین آن ها اشاره می شود:

کتاب «نظریه معنویت در قرآن» اثر محمد مسعود سعیدی. در این تحقیق تلاش شده تا چیستی معنویت در قرآن و ابعاد مختلف آن (ویژگیها، شرایط، عملکردها، موانع و پیامدها) بررسی شود. در این اثر به مباحثی تحت عنوان «عملکردهای معنوی» اشاره شده که با راهکارهای دستیابی به زندگی معنوی نزدیک است؛ اما آنچه ایشان از عملکردهای نظر دارد، با آنچه ما به عنوان راهکار می شناسیم، متفاوت است. در نگاه وی عملکردهای معنوی مصادیق معنویت هستند نه راه رسیدن به معنویت و در این تحقیق دنبال راه دستیابی به زندگی معنوی هستیم. علاوه بر آنکه به مثنوی نیز اشاره نشده است.

مقاله «اصول و مبانی معنویت از دیدگاه قرآن و سنت» نوشته مصباح یزدی. در این مقاله به نقش ایمان در تحقق معنویت اشاره و دانشهای به عنوان زمینه های تحقق ایمان مطرح شده است. اراده و برنامه ریزی به عنوان راهکارهای استمرار معنویت معرفی شده است. این مقاله ارتباط زیادی با موضوع ندارد، فقط به دو راهکار و آن هم بیشتر با توجه به روایات اشاره شده است.

درسگفتار «معنویت قدسی» و مصاحبهٔ با عنوان «معنویت از نگاه قرآن» منتشر شده از ابوالقاسم فنایی. در سلسله درسهای که آقای فنایی تحت عنوان معنویت قدسی برگزار کرده است (ده جلسه)، کوشیده مؤلفههای معنویت موردنظر خود را معرفی کند و در تبیین

آنها به قرآن نیز استناداتی داشته است. در مصاحبهٔ مذکور نیز به سه مؤلفه معنویت از منظر قرآن اشاره شده است. بیشتر مباحث این درسگفتار را مباحث عمیق علمی تشکیل می دهد و هدف از آن بررسی راهکارهای زندگی معنوی از منظر قرآن (بحث عمل گرایانه) نبوده است. در مصاحبه مذکور نیز بحثی از راهکارها نشده است.

مقاله «قرآن و راهکارهای معنوی جهت تأمین بهداشت روانی انسانها» نوشته محمدرضا نورمحمدی. در این مقاله به سلسله راهکارهای معنوی از منظر قرآن اشاره شده که می تواند تأمین کننده بهداشت روانی انسانها باشد.

برخی از راهکارهای اشاره شده می تواند همپوشانی های با موضوع این تحقیق داشته باشد. در عین اینکه مسائل آن کوتاه و برخی مسائل نیز جا مانده و کار تطبیقی راهکارها از منظر قرآن و مثنوی نیز طبعاً انجام نشده است.

مقاله «مبانی و شاخصهای رشد معنوی انسان در قرآن» محسن قاسمپور. در این مقاله خردورزی، ایمان، اخلاص، مهرورزی واعتدال به عنوان شاخصهای رشد معنوی معرفی شده است در این مقاله بحثی از راهکارهای قرآنی برای دستیابی به زندگی معنوی نشده است و صرفاً به مطالب مذکور به عنوان مؤلفه های رشد معنوی اشاره شده است که می تواند همپوشانی های با موضوع این تحقیق داشته باشد.

مقاله «معنویتگرایی در قرآن؛ مبانی، مؤلفه های کارکردهای معنویت قرآنی» محمد جواد رودگر. در این مقاله برخی مطالب عموماً خطابی نقل شده و کوشش شده برای مطالبی که قبلاً نویسنده در ذهن داشته، استناداتی از قرآن به دست آورد. به همین جهت این مقاله بحث دقیق علمی نیست و مطالب آن ربطی چندانی به راهکارهای زندگی معنوی ندارد.

مقاله «شاخصهای سلامت معنوی از منظر آموزههای وحیانی» رحمت الله مرزبند و علی اصغر زکوی. در این مقاله تلاش شده مؤلفه های سلامت روان در قرآن تبیین شود و ارتباط با خدارایگانه راه دستیابی به سلامت روان و معنویت را مبتنی بر کشف هدف واقعی و اصیل معرفی می کنند. بحثی در خوری برای راه کارهای دستیابی به زندگی معنوی از منظر قرآن نشده است.

کتاب «قرآن و مثنوی (فرهنگواره تأثیر آیات قرآن در ابیات مثنوی)» تألیف بهاءالدین خرمشاهی و سیامک مختاری. در این کتاب نویسندگان درصدد بررسی تأثیرات آیات

با توجه به سابقه پژوهش، به نظر می رسد، تاکنون بحث راهکارهای دستیابی به زندگی معنوی از منظر قرآن و مثنوی صورت نگرفته و در این موضوع، تدوین این تحقیق می تواند نوآوری محسوب شود؛ زیرا آثاری که قبلاً در این زمینه نوشته شده تا آنجا که جستجو شد، راهکارهای دستیابی به زندگی معنوی به گونهٔ عام و با نگاهی به مثنوی به گونهٔ خاص تا هنوز انجام نشده و این تحقیق می تواند گامی در این مسیر سخت؛ اما ارزشمند باشد. بنابراین می کوشد با روش توصیفی تحلیلی و با استفاده از منابع کتابخانه ای به این سؤال اصلی بپردازد که برای رسیدن به زندگی معنوی از منظر قرآن کریم و مثنوی معنوی، چه راهکارهایی وجود دارد؟

## ۱. مفهوم شناسی

به نظر می رسد در بخش مفهوم شناسی آنچه در این تحقیق نیاز به بررسی و توضیح دارد، مفاهیم «معنویت و زندگی معنوی» و «راهکارهای دستیابی» است و دو مفهوم اساسی دیگر آن؛ یعنی «قرآن» و «مثنوی» بی نیاز از تعریف است.

## ۱-۱. معنویت و زندگی معنوی

معنویت، مصدر جعلی کلمه «معنوی» است که در معانیِ چون حقیقی، راستی، اصلی، ذاتی، باطنی، روحانی و ... در مقابل صوری، مادی و ظاهری به کاربرده شده است (دهخدا، ۱۳۴۷، ذیل همین واژه).. کلمه معنوی از ریشه «معنا» اشتقاق یافته که به مقصود، مدلول و مضمون دلالت می کند (همان، ذیل واژه معنا). اهل نظر، واژه «الروحانیه» در زبان عربی و واژه «اسپیریچوالیتی spirituality» در زبان انگلیسی را معادل و مترادف با واژه «معنویت» در زبان فارسی به کار برده اند (سعیدی، ۱۳۹۹: ۳۴).

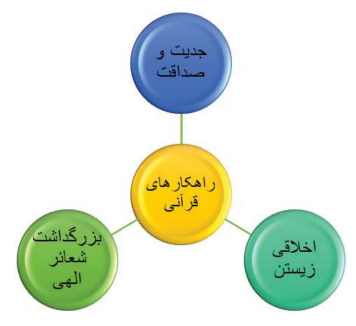
بحث از چیستی معنویت، به خاطری شخصی و درونی بودن و قابل مشاهده نبودن از

سویی و پیچیدگی و چندبعدی بودن آن از دیگر سو، در عین ضروری و دلانگیز بودن، اندیشمندان را با چالش فراوانی مواجه کرده است. نبود معیار و سنجه واقعنما و دقیق نیز بر مشکلات افزوده است (سعیدی، ۱۳۹۹: ۳۳).

واژه «معنویت» و مشتقات آن در قرآن به کار نرفته است. بنابراین درباره معنویت مستقیماً چیزی نیامده؛ اما ضروری مینماید که تعریف منتخب، با مفاهیم قرآنی ربط و نسبت داشته باشد. با این حال می توان گفت «معنویت عبارت است از زیستن در محضر امر قدسی که برای شخص معنوی ویژگیهای ذهنی و رفتاری متناسب با این نوع زندگی را در بردارد». منظور از امر قدسی «قدرت یا قدرتهای برتر و منزه در باور و اندیشه آدمی است؛ خدا، معبودها و الههها يا هر امر متعالى و ماورايي كه بشر خود را مقهور آن يا وابسته به آن احساس می کند» (سعیدی، ۱۳۹۹: ۵۸-۵۹). بنابراین زیستن در محضر امر قدسی؛ يعني زيستن در محضر عالم معنا و عالم قدس كه شخص، خود را مقهور يا وابسته به آن مى داند. در قرآن كريم آنچه را ما در تعريف خود تحت عنوان «امر قدسى» ياد كرديم، با نام «الله» (خدا) نام برده شده و و یژگیهای فراوانی نیز برای آن برشمرده است. کسی که در محضر امر قدسی (خدا) زندگی می کند، به گونهٔ می زید که خدا و جود دارد و به هر میزان که شخص بتواند بیش تر بدان نحو زندگی کند و وارد رابطه عمیق تر با امر قدسی شود و عملاً (در حوزه ذهن و رفتار) درگیر آن باشد، به معنویت بیش تر دستیافته و معنوی تر خواهد بود. بنابراین معنویت؛ یعنی درک حضور امر قدسی (خدا) در زندگی و تأثیر شگرف آن در درون و بیرون انسان، در ذهن و رفتار، در زندگی فردی و اجتماعی و در خلوت و جلوت. با این توضیح تا حدود فراوانی مقصود از ویژگی های ذهنی و رفتاری نیز مشخص می شود. ذهن به افعال درونی انسان اشاره دارد که شامل سه حوزهٔ باورها، احساسات و عواطف و خواسته ها می شود و رفتار نیز به افعال بیرونی توجه می دهد که شامل گفتار و کردار است (ملکیان، ۱۳۹۷: ۷ و ۱۴). وقتی سخن از ویژگیهای ذهنی و رفتاری میشود، مقصود این است که انسان معنوی (کسی که در محضر امر قدسی زندگی میکند)، ویژگی هایی در حوزه باورها، احساسات و عواطف و خواستهها (در ذهن) دارد که اقتضای زیستن در محضر امر قدسی است و گفتار و کردار (رفتاری) دارد که مستلزم زیست معنویانه است.

# ۲. راهکارهای دستیابی به زندگی معنوی از منظر قرآن کریم

مقصود از راهکارهای دستیابی به زندگی معنوی، هر آن چیزی است که در شرایط خاص، انسان را برای دستیابی به معنویت و زندگی معنوی، کمک میکند و مانند نردبانی انسان را «پلهپله تا ملاقات خدا» بالا می برد. مقصود از شرایط خاص نیز تحقق خصوصیاتی است که با وجود آن خصوصیات بتوان آن کار را راهی به سوی زیستن در محضر امر قدسی تلقی کرد. با تفحص و جستجو در قرآن کریم، می توان به موارد بسیار متعددی دستیافت که حکایت از راهکار بودن دارند و انسان را به خودش فرامی خواند. به نظر می رسد تمام راهکارهای را که در قرآن برای دستیابی به زندگی معنوی، مستقیم یا غیر مستقیم مطرح شده است، می توان به سه بخش اساسی تقسیم کرد:



شکل ۱: راهکارهای قرآنی<sup>۱</sup>

## ۲-۱. جدیت و صداقت

اولین راهکاری که به نظر می رسد برای دستیابی به زندگی معنوی از منظر قرآن کریم ضروری است، جدیت؛ یعنی تلاش و کوشش مدام برای دستیابی به حقیقت؛ یعنی استفاده از تمام فرصت و ظرفیتهای ذهنی و روانی، علم،

۱. محتوای این شکل نیز با تغییرات اندکی از کتاب نظریه معنویت در قرآن، ص ۱۳۸ گرفته شده است.

تجربه، قدرت تفکر و عمق فهم برای شناخت و دستیابی به حق و حقیقت. جدیت؛ یعنی دوری از تنبلی و دوری از شوخی گرفتن زندگی و امور مربوط به آن؛ یعنی شخص از هیچ تلاشی برای فهم و درک حقیقت. صداقت؛ یعنی بعد از اینکه شخص در اثر جدیت و در خدمت گرفتن همه توش و توان خود، به حقیقتی دستیافت، صادق باشد و قصد فریب خود و دیگری را نداشته باشد. جاذبه های انفرادی مثل خوش گذرانی و عافیت طلبی و جاذبه های اجتماعی مثل ثروت، قدرت، شهرت، محبوبیت، آبرو، حیثیت اجتماعی و علم اکادمیک مانع عمل به آن حقیقت نشود؛ بلکه بر اساس حقیقتی که با تشخیص خود بدان دستیافته، زندگی کند.

بنابراین جدیت و صداقت در کل؛ یعنی فهم و درک زندگی معنوی و عمل بر اساس مؤلفههای آن، جزء تفریحات و تزیینات زندگی فرد نباشد، بلکه اساس زندگی وی باشد؛ یعنی شخص برای دستیابی به معنویت، از هیچ تلاشی دریغ نکند و وقتی آن را فهمید، فریب هیچ چیزی جذابی را نخورد و از هیچ چیز و هیچ کسی نهراسد. صادق باشد و با صداقت آنچه را درست می داند، عمل کند. اگر کسی تمام وقت، فرصتها، نیروها و استعدادهای خود را در موارد دیگری غیر از شناخت و دستیابی به حق و حقیقت صرف کند و کوشش در مسیر زندگی معنوی را بی اهمیت یا شناخت و دستیابی به آن را آسان بداند؛ به گونهای که در وقتهای اضافهٔ عمر خود به آن بپردازد، چنین کسی برای دستیابی به زندگی معنوی، جدیت و صداقت ندارد و به همین جهت هرگز به معنویت و زندگی معنوی دست نخواهد یافت.

در قرآن موارد متعددی داریم که به این مسئله بسیار اساسی و مهم اشاره دارد. شاید صریح ترین آیه که به این بحث پرداخته، آخرین آیه سوره عنکبوت است. آنجا که می فرماید: (وَ الَّذِینَ جَاهَدُوا فِینَا لَنَهْدِینَّهُمْ سُبُلَنَا) (عنکبوت: ۶۹). هدایت و معنویت رابطه متقابل دارند. هر آن چیزی که در قرآن مقدمه یا ملازم هدایت باشد، راهکاری برای دستیابی به زندگی معنوی و معنویت تلقی خواهد شد. در این آیه نیز خداوند برای دستیابی به هدایت، دو شرط مطرح کرده؛ یکی تلاش و مجاهده و دیگر در راه حق بودن این مجاهده.

# ۲-۲. اخلاقی زیستن

امور اخلاقی همچون عدالت، احسان، صداقت، تواضع و... بالذات ارزشمند و مورد

تأکید است. این امور فارغ از آنکه قرآن به آنها دستور بدهد یا ندهد، برای انسان قابل درک و مورد قبولند و در زندگی فردی و اجتماعی انسان، کارایی دارد. نکته اساسی در مورد این امور آن است که بهاتفاق همه مکاتب معنویت باور و همه کسانی که دل درگرو زندگی معنوی دارند، رعایت این امور جزء ضروری ترین مقدمات دستیابی به زندگی معنوی است. انسان به هیچ عنوان نمی تواند به معنویت و زندگی معنوی دست یابد، بدون اینکه اخلاقی زندگی کند و اخلاق را پاس بدارد. این أمور را بر اساس تحقیقی که صورت گرفته، به گونهٔ ذیل احصا کرده اند:



شکل ۲: زیر مجموعههای اخلاقی زیستن<sup>ا</sup>

در این شکل از حیث آماری از بالا به پایین از تعداد کدها کم میشود. بنابراین ارشاد، صبر و انفاق بیشترین آمار را در قرآن به خود اختصاص دادهاند.

۱. محتوایات این شکل نیز برگرفته از کتاب نظریه معنویت در قرآن، ص ۱۳۹ است.

# ٢-٣. بزرگداشت شعائر الهي

راهکار دیگری که قرآن برای دستیابی به زندگی معنوی طرح کرده و آن را مقدمه دستیابی به معنویت دانسته، بزرگداشت شعائر الهی است. آنچه را ما با تاسی به برخی آیات (بقره: ۱۵۸؛ مائده: ۲؛ حج: ۳۲ و ۳۶) «شعائر الهی» نامیدیم، در قرآنکریم با تعابیر دیگر همچون حدود الهی (بقره: ۱۸۷، ۲۲۹ و ۲۳۰؛ نساء: ۱۳ و ۱۴۰؛ توبه: ۹۷ و ۱۱۲؛ مجادله: ۴؛ طلاق: ۱) و مناسک (بقره: ۱۲۸ و ۲۰۰) نیز یاد شده است. منظور از شعائر، حدود یا مناسک، همان امور عملی و مربوط به بایدها و نبایدهای دینی است.

بزرگداشت شعائر الهی، حرمت نهادن به حدود امر قدسی (خداوند) و اقامه مناسک، بندگی خداوند است. البته هر کار نیکی که انسان به قصد رضایت الهی انجام دهد عبادت و بندگی محسوب می شود؛ اما در قرآن برخی امور خاصی نیز ذکر شده که این امور صرفاً به درد بندگی می خورد و فقط می تواند عبادت باشد و نه چیز دیگر. نکته اساسی که در این نوع اعمال و رفتار را با نیت خاص اعمال و رفتار را با نیت خاص که می توان آن را دستیابی به زندگی معنوی (زیستن در محضر امر قدسی) تلقی کرد، انجام دهند. در غیر آن این نوع اعمال و رفتار کارکرد معقولی ندارد (سعیدی، ۱۳۹۹: ۱۳۷).



۱. محتوای این شکل از کتاب آقای سعیدی، نظریه معنویت در قرآن، ص ۱۴۰ گرفته شده است.

در این شکل نیز از بالا به پایین از حیث آماری، تعداد کدها کم می شود. بنابراین دعا، نماز و شکرگزاری بیشترین آمار را دارند.

## ۳. راهکارهای دستیابی به زندگی معنوی از منظر مثنوی

مثنوی کتاب انسان سازی است؛ زیرا اولاً موضوع آن، بُعد روحانی انسان است. قرآن کریم و مثنوی معنوی این ویژگی انسان سازی را دارد؛ به این معنا که این کتابها هیچ هدف، جز تغییر انسان ها و ساخت انسان جدید از نظر معنوی، ندارد. همان که مولانا از وی چنین یاد می کرد:

دی شیخ با چراغ همی گشت گردشهر کز دیو و دد ملولم انسانم آروزست

(مولانا، ۱۳۸۵: ۴۴۱)

یا حافظ از آن به آدم نو تعبیر می کرد:

آدمی در عالم خاکی نمی آید به دست عالم دیگر ببیاید ساخت وزنو آدمی

(حافظ، غزل ۴۷۰)

با مطالعه اجمالی مثنوی معنوی و کمک گرفتن از آثاری که در این زمینه نگاشته شده، می توان موارد ذیل را از جمله راهکارهای دستیابی به زندگی معنوی، از منظر مثنوی دانست:

### ۳-۱. عشق

عشق از قدیمی ترین مفاهیم پربسامد در مکاتب گوناگون است، ولی بیش از هر مکتب و مسلکی، مکاتب عرفانی در این باب سخن گفته اند. یکی از کسانی که در عرفان اسلامی در باب عشق بسیار سخن گفته، مولاناست. می توان عصاره اندیشهٔ مولانا را در این خلاصه کرد که «انسان از اصل خود جدا افتاده، این جدایی باعث رنج انسان است و تنها راه رهایی از آن، عشق است»، اینکه:

٣٣

# هرچه جزعشق خدایی احسن است گر شکر خواری است خود جان کندن است

 $(\Upsilon \lor \lor \Upsilon : 1)$ 

مولانا يژوهان، هجده بيت اول مثنوي معنوي را كل پيام مولانا و هستهٔ اصلي آن مي دانند كه مولانا در طول شش دفتر، به شرح و بسط آن پرداخته و کوشیده است راز و رمز آن را بگشاید (افلاکی، ۱۳۸۵: ۷۴۰: ۷۴۰، زرین کوب، ۱۳۷۴: ۱۸، شریفی، ۱۳۹۸: ۱: چهل و هفت).

در این هجده بیت که به «نی نامه» شهرت یافته، مولانا از درد جدایی شکایت می کند و برای آن در شش دفتر مثنوی حکایتها میسازد؛ حکایتهای که برای رهایی، انسان را به عشق دعوت می کند. آنجا که از شنیدن شکایت و حکایت نی سخن می گوید:

بشنو این نی چون شکایت می کند از جدایی ها حکایت می کند در نفیرم مرد و زن نالیدهاند از فراق تا بگویم شرح درد اشتیاق باز جوید روزگار وصل خویش... در نیابد حال پخته هیے خام پس سخن کوتاه باید والسلام  $(1 \wedge -1 : 1)$ 

کے نیستان تے مے ابریدہاند سينه خواهم شرحه شرحه هر کسیے کو دور ماند از اصل خویش

روشن است که مولانا همان اندیشه جدایی انسان از اصل خویش حکایت و بریدن نی از نیستان را شکایت می کند و راه رهایی را عشق معرفی می کند؛ عشقی که سر منشأ همه جوششها و جنبش هاست. چون مولانا معتقد است:

هر که را جامه زعشقی چاک شد او زحرص و عیب کلی پاک شد شاد باش ای عشــق خوش سودای ما ای طبیــب جملـه علتهـای ما این عشق دوای همه دردها و طبیب شفابخش همه بیمارهای جسمانی و روحانی و معنوی است. اگر عشق آمد، تمام عیبها و بیماریها و مشکلات حل می شود. «عشق درمانی، از تعالیم برجسته در آموزه های مولاناست. از منظر مولانا، عشق همچون طبیب معنوی و روحانی بر بالین انسان می آید و بیماری ها و آلام روحی او را شفا می دهد»

(خواجهگیر، ۱۳۸۷: ۸۸).

بیغــرض نبود به گــردش در جهان غیر جســم و غیــر جان عاشــقان

(1:0117)

از دید عرفا عشق مرکب رسیدن به خداست و اگر انسان «با مرکب عشق حرکت کند و منازل بین راه را زیر نظر یک انسان کامل تر طی کند، پایان این راه این است که پرده میان او و خدا بکلی برداشته می شود و به تعبیر خودشان به خدا می رسد» (مطهری، ۱۳۷۲: ۲۳، ۲۰۰). بنابراین عشق رهایی بخش است. عشق در نگاه عارفانه مولانا، موجی است که انسان را به خدا می رساند و «عشق اصطرلاب حقیقی اسرار حق و گامی به سوی تکامل و معنویت است» (مردانی ورپشتی و دیگران، ۲۰۴۱، ۱۲۳). همان گونه که خود می فرماید:

علت عاشق ز علتها جداست

عشق اصطرلاب اسرار خداست

 $(11\cdot :1)$ 

دلیل این همه تاکید در عرفان این است که کاخ معنویت انسانی، بر مخروبه انانیت بنا می شود و انانیت فقط با عشق از میان برمی خیزد. جز عشق هیچ چیز دیگر نمی تواند انسان را از انانیت رهایی بدهد. بدون آن اگر هم از یک مرحله و مرتبه انانیت رهایی یافت، در مراحل و مراتب دیگر آن که «هزار نکته بارکتر ز مو» دارد، گیر می ماند و نمی تواند خود را رهایی بدهد. فقط بعد از فنای آنا است که گل معنویت در انسان می شکفد و می تواند دم از انسانیت بزند.

کی شود کشف از تفکر این انا آن انا مکشوف شد بعد از فنا

(414X:0)

گر همی خواهـــی که بفروزی چو روز هســـتی همچون شــب خود را بسوز (۱: ۳۰۲۵)

### ۳-۲. مرشد

جان فشان ای آفتاب معنوی این جهان کهنه را بنما نوی

(1: 4777)

برای تربیت بعد اخلاقی و معنوی انسان، راههای متنوعی از سوی اندیشمندان و بزرگان معرفی شده که می توان به ۱) الگو و اسوه، ۲) علم نافع، ۳) تنهایی گزیدن و خلوت نشینی، ۴) یادداشت روزانه، ۵) آگاهی از احوال گذشتگان و ۶) تمرکز، اشاره کرد. در بین این راهها، مهم ترین یا یکی از مهم ترین این راهها، ارائه الگوی عملی است. داشتن الگوی و نقش تربیتی آن از دیرباز مورد توجه بوده و همه بزرگان عرصه دین و عرفان و دیانت و معنویت به این مهم توجه داشته اند. داشتن «پیر، مراد و خضر» راه از مهم ترین و یژگی های عرفان است.

منازل و مراحل سلوک عرفانی را «باید با اشراف و مراقبت یک انسان کامل و پخته که قبلاً این راه را طی کرده و از رسم و راه این منزلها آگاه است، صورت گیرد و اگر همت انسان کاملی بدرقه راه نباشد، خطر گمراهی است. عرفان از انسان کاملی که ضرورتاً باید همراه نوسفران باشد گاهی به طایر قدس و گاهی به خضر تعبیر میکنند» (مطهری، ۱۳۸۹: ۲۰۷–۲۰۷).

همتم بدره راه کنن ای طایر قدس که دراز است ره مقصد و من نوسفرم

(حافظ، غزل ٣٢٨)

۱. این روش هارا مصطفی ملکیان در یک سخنرانی تحت عنوان «آموزش فضایل زندگی» به آدرس: https://t.me/MalekianMedia/815 تبیین کرده است.

در عرفان نیز به عنوان یکی از مکاتب فکری ـ معنوی، بیش از هر مکتب دیگر به نقش مرشد و پیر و مراد تأکید شده است و از جمله مولانا در مثنوی در هر شش دفتر آن و بیش از همه در دفتر اول درباره جایگاه و نقش پیر در تحول معنوی و اخلاقی شخصیت انسان سخن گفته و با تعابیری چون انسان کامل، ابدال، عارفان، اولیا، پیران، پاکان، اهل دل، اهل حق، خاصان، شیوخ، مرشدان از آنها یاد کرده است (تلمذ حسین، ۱۳۷۸: ۴۶۳–۴۶۵).

جز بــه تدبیــر یکی شــیخ خبیر چون روی؟ چــون نبودت قلبی بصیر

(4. As:5)

گرچه شــــیری چون روی ره بیدلیل خویش بیـــن و در ضلالـــی و ذلیل

(4: 470)

در اندیشهٔ عرفای چون مولانا، مرشد طبیب روحانی است که متناسب با ویژگیهای مرید برای درمان بیمارهای معنوی و اخلاقی او نسخه میپیچد و دقیقاً همان شأنی را که طبیب جسمی دارد، مرشد نیز همان شأن را نسبت به روح متربی خود دارد. وی سلوک بی پیر را افتادم در دامهای گمراهی می داند:

هــر كــه در ره بىقــلاووزى رود هــر دو روزه راه، صد ســاله شــود هــر كــه در ره بىقــلاووزى رود هــر دو روزه راه، صد ســاله شــود هـر كــه تازد ســوى كعبــه بىدليل همچو اين سرگشــتگان گــردد ذليل هر كــه گيــرد پيشــهٔ بىاوســتا ريشخندى شــد به شــهر و روستا هر كــه گيــرد پيشــهٔ بىاوســتا (۳: ۵۸۸-۵۸۸)

«یافتن پیر و مرشد، دیگر لازمه سلوک و کسب کمالات معنوی است؛ زیرا طی این طریق بدون راهنما ممکن نیست، چنانکه آموختن هیچ حرفه و صنعتی بدون استاد و راهنما، میسر نیست. این نکته از تعلیمات کلیدی و بسیار بنیادی مولاناست. او بسیار بر این نکته تأکید دارد و به کرات گوشزد می کند که بی دلیل راه، نمی توان به جایی رسید» (شریفی، ۱۳۹۸،

## ۱: چهل و سه) و دستور می دهد:

اندرین وادی مرو بی این دلیل لا احب الآفلین گو چون خلیل رو ز سایه آفتابی را بیاب دامن شه شمس تبریزی بتاب (۱: ۴۳۰-۴۳۱)

در دید او پیامبر (ص) برای علی (ع) نیز دستور داده که:

یا علی از جملهٔ طاعات راه برگزین تو سایه بنده اله هر کسی در طاعتی بگریختند خویشتن را مخلصی انگیختند تو برو در سایه عاقل گریز تا رهی زان دشمن پنهان ستیز از همه طاعات اینت بهتر است سبق یابی بر هر آن سابق که هست (۱: ۲۹۸۳-۲۹۸۰)

در برخی موارد، مولانا به تبعیت مطلق از مرشد، تأکید میکند: گرچه کشتی بشکند تو دم مزن گرچه طفلی را کشد تو مو مکن

(1: ۹۸۶)

بنابراین در اندیشهٔ مولانا پیرویِ بی چون و چرا از مرشد و قدم برداشتن به دستور او و با دو زانوی ادب در مقابل او نشستن و حضور قلب داشتن در محضر او و خدا حافظی با سستی و تنبلی در انجام دستورات او، یکی دیگر از راهکارهای دستیابی به زندگی معنوی محسوب می شود (نصر اصفهانی، ۱۳۷۷: ۲۳۰–۲۴۵).

مــن نجویم زیــن ســپس راه اثیر پیر جویــم، پیــر جویم، پیــر پیر پیـر پیر پیــر باشــد نردبــان آســمان تیر پــران از کــه گــردد؟ از کمان (۶:۲۳۸-۴۱۳۷)

برای او مرشد همه چیز است و غیر آن چیزی دیگری نمی خواهد:

ظل او اندر زمین چون کوه قاف روح او سیمرغ بس عالی طواف گر بگویم تا قیامت نعت او هیچ آن را مقطع و غایت مجو

## ۳-۳. خودسازی

انسان یگانه موجودی است که مهندسی وجودش به خودش واگذاشته شده و او با دو ویژگی آگاهی و اراده، می تواند راه خود را برگزیند و فردای خود را امروز انتخاب کند. در وجود انسان کششها و میلهای متنوعی وجود دارد و هر یک انسان را به سمت خود میکشاند. خودسازی برای دستیابی به خودبرتر و تبدیل انسان متعارف به انسان متعالی است. مولانا «انسان سالک را نه به شهوتستیزی دعوت می کند و نه شهوت گریزی» (به نقل از: ربیعی، ۱۳۸۹: ۵۳)، بلکه از او می خواهد انسان باید میل و شهوت خود را در مسیری قرار دهد که او را به جاى اسفل السافلين، به اعلى العلين برساند.

میل همیشه به چیزی تعلق می گیرد. اگر انسان نتواند میل خود را مدیریت کند، هر روز به چیزی تعلق می گیرد. به این صورت انسان عمر خود را در پی دستیابی به میلهای بیهوده و باطل صرف می کند و همواره در شکار سایه خواهد بود.

صد هزاران دام و دانه ســت ای خدا مـا چـو مرغـان حریـص بی نوا دم بهدم ما بستهٔ دام نویم هریکی گرباز و سیمرغی شویم می رهانی هر دمی میا را و باز سیوی دامی می رویم ای بی نیاز ما در ایسن انبار گندم میکنیم گندم جمع آمده گم میکنیم مــوش تا انبـــار ما حفره زده ســـت اول ای جان دفع شر موش کن وانگهان در جمع گندم جوش کن گر نه موشی دزد در انبار ماست گندم اعمال چل ساله کجاست ریزه ریازه صدق هر روزه چرا جمع میناید در ایان انبار ما بس ســـتارهٔ آتــش از آهــن جهید

می نیندیشیم آخر ما به هوش کین خلل در گندم است از مکر موش وز فنش انبار ما ویران شده ست وان دل سـوزیده پذرفت و کشـید

49

لیک در ظلمت یکی دزدی نهان مینهدانگشت بر استارگان میکشد استارگان را یک به یک تا که نفروزد چراغی از فلک گر هزاران دام باشد در قدم چرون تو با مایی نباشد هیچ غم گر هزاران دام باشد استارگان در قدم پر تو با مایی نباشد هیچ غم (۱: ۳۸۹–۳۸۹)

بنابراین انسان اگر بخواهد از عملکرد خود نتیجه بگیرد، نیازمند توجه است و در این زمینه مثل تمام عرفا سه مرحله محادثه، مراقبه و محاسبه را پیشنهاد می کند. داستان رومیان و چینیان برای بازگوی همین نکته است که وقتی خودت را صافی کردی، همه چیز را بهتر از آیینه و نقاشی های جهان خواهی دید. تزکیه نفس، پالایش دل، صفای جان و ریاضت و سختگیری بر نفسانیات از مهم ترین تعابیری اند که برای افاده این مفهوم در عرفان به کار رفته اند و یکی از راه های دستیابی به معنویت و به کمال رسیدن محسوب می شود (نصر اصفهانی، ۱۳۷۷: ۲۰۰).

خلــق اطفال انــد جز مســت خدا نیســت بالغ جــز رهیــده از هوا (۱: ۳۴۲۶)

گر ز نام و حرف خواهی بگذری پاک کن خود را ز خود هین یکسری (۱: ۳۴۷۴)

# ۳-۴. آزادگی

این جهان زندان و ما زندانیان حفره کن زندان و خود را وارهان چیست دنیا از خدا غافل بدن نیقماش و نقره و میزان و زن (۱:۸۸۹-۹۸۹)

معمولاً در راه رسیدن به هر مطلوبی، موانعی نیز در کار است. انسانی که میخواهد

به زندگی معنوی به عنوان یک هدف اساسی برسد، باید از بند هر مانعی (تهدیدها و دلمشغولیها) رها و آزاد باشد. انسان نیز می تواند از دو ناحیه محدود شود؛ یکی محدودیت بیرونی و توسط دیگران و دیگری محدودکنندههای درونی.

این جهان خود حبس جانهای شماست هین روید آنسو که صحرای شماست این جهان محدود و آن خود بی حَد است نقش و صورت پیش آن معنی سَد است این جهان محدود و آن خود بی حَد است (۱: ۵۲۹-۵۲۹)

مولانا در داستانی، مرغی را که از حرص رهاست، «امام جمله آزادگان» معرفی میکند و می گوید:

باز مرغی فوق دیواری نشست دیده سوی دانهٔ دامی ببست هر که او را مقتدا سازد بِرست در مقام امن و آزادی نشست بارها در دام حرص افتادهای حلق خود را در بریدن دادهای (۳:۳۸۲–۲۸۶۲)

در بیانات مولانا، آزادی و رهایی از تن، رهایی از جویای امیری، رهایی از غم، رهایی از حیلهها نیز مطرح است (۶: ۴۴۵۲–۴۴۶۱). به همین ترتیب رهایی از دنیا و درد و رنج آن، یکی دیگر از مصادیق آزادی است (۳: ۳۵۳۳–۳۵۳۵). متعلقات این نوع آزادی، هیچ کدام ربطی به قید و بندهای مثل خانواده، سیاست، اقتصاد، تعلیم و تربیت، اخلاق، حقوق و دین و مذهب ندارد و بازگشت همه آنها به خود انسان است. تمام محدود کنندههای نوع دوم را می توان در ترس و طمع، جمع کرد؛ یعنی انسان یا «می ترسد» یا «طمع» دارد که خود را محدود می کند.

رهایی از تعلقات، نمودها و مصادیق بی شماری دارد. مهم ترین و در کلی ترین صورت آن، رهایی از تعلقات و دستیابی به آزادگی؛ یعنی رهایی از دنیاست. به تعبیر زیبای فروزانفر: «دنیا نزد محققان صوفیه هر چیزی است که انسان را از خدا مشغول دارد و حظ نفس در آن باشد. بدین معنا، حالتی است از احوال قلب و آن توجه به دل است به لذت عاجل و هر چه مانع سالک از راه حق و حجاب او از وصول به کمال انسانیت باشد» (فروزانفر،

در نگاه مولانا آزادگی معنای ژرفتر و دقیق تری می یابد و آن نه تنها رهایی ترس و طمع، بلکه رهایی از هر چیزی است که انسان را به خود مشغول کند و باعث غفلت از خدا شود (همایی، ۱۳۶۹: ۱۶۰). روشن است که به هر میزان انسان از غیر فارغ شود، به همان میزان می تواند به خدا مشغول باشد.

# ٣-۵. توكل

آنچه از مثنوی معنوی بر می آید این است که برای دستیابی به مقام قرب و زندگی معنوی، دو نوع عامل لازم و مؤثر است: یکی عامل خدایی و غیرمکسبی که همان جذبه و عنایت و عنایات حق است و دوم عامل بشری که همان مجاهده و کوشش خود شخص برای دستیابی به چنین هدفی است (ضرابی زاده، ۱۳۸۴: ۸۷). اینجاست که بحث توکل، برجسته می شود؛ به این معنا که شخص آنچه را که در اختیار و توان دارد، انجام دهد و از هیچ تلاش و کوششی در راه رسیدن به مقصد و مقصود فروگذار نکند؛ اما نتیجهاش را به خدا واگذارد و بداند که تمام علل و عوامل دستیابی به هدف در اختیار او نیست. به تعبیر مولانا:

گفت آری گـر توکل رهبر است این سـبب هم سـنت پیغمبر است گفت پیغمبر ابلت بیغمبر ابلت پیغمبر ابلت پیغمبر ابلت پیغمبر ببند گفت پیغمبر بـه آواز بلنـد بـا تـوکل زانـوی اشـتر ببنـد گفـت پیغمبـر بـه آواز بلنـد ابلت با تـوکل زانـوی اشـتر ببنـد گفـت پیغمبـر ابلت ۱۸۱۵ (۱:۵۱۸ - ۱۹۱۹)

یک عنایت به زصد گون اجتهاد جهد را خوف است از صد گون فساد

(TABY:9)

گفت من بِه از توکل بر ربی میندانم در دو عالم مکسبی (۵: ۲۴۲۶)

البته اندیشه توکل به معنای ترک عمل و منتظر نشستن برای رسیدن لطف و عنایت

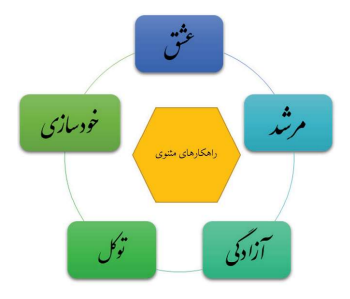
خداوند نیست؛ زیرا هرچند تمام تلاشهای انسان، رسیدن به هدف را قطعی نمیسازد؛ اما آن را لازم و ضروری و بخشی از علت میداند.

> ذرهای سایه عنایت بهتر است از هزاران کوشش طاعت پرست

**(**4: ۲۸۸۳**)** 

دست کم مجاهده و کوشش انسان علت ناقصه و زمینه ساز دستیابی به هدف است: اصل خود جذبه است لیک از خواجه تاش کار کین موقوق آن جذبه مباش کار کین موقوق آن جذبه مباش (۱۴۸۱)

نــور خواهـــی مســـتعد نور شــو دور خواهی خویش بین و دور شــو ور رهی خواهی از این ســجن خرب سرمکش از دوســت واسجد واقترب ور رهی خواهی از این ســجن خرب سرمکش از دوســت واسجد واقترب (۱: ۳۶۲۳–۳۶۲۳)



شکل ۴: راهکارهای دستیابی به زندگی معنوی از منظر مثنوی

# نتيجهگيري

فلسفه وجودی تمام پیامبران، از جمله پیامبر خاتم صن فراهمسازی بستری برای زیست معنویانه در جهان طبیعت است. مقصود از معنویت، «زیستن در محضر امر قدسی که برای شخصِ معنوی، ویژگیهای ذهنی و رفتاری متناسب با این نوع زندگی را در بر دارد». بنابراین زندگی معنوی، نوع خاصی از زیست انسانی است که در آن، شخص به گونهٔ زندگی می کند که گویا در محضر امر قدسی (خدا) است و ویژگیهای ذهنی (باورها، احساسات و خواستهها) و رفتار (گفتار و کردار) متناسب با این نوع زندگی را دارد. از این جهت وقتی از راهکارهای دستیابی به زندگی معنوی از منظر قرآن و مثنوی سخن به میان می آید، منظور راهها و روشهای است که با استفاده از آن در صورت فراهم بودن شرایط و فقدان موانع بتوان حضور امر قدسی (خدا) را در زندگی کشف و تقویت کرد و استمرار بخشید.

مطالعه قرآن کریم نشان می دهد که راهکارهای دستیابی به زندگی معنوی در سه محور خلاصه می شود: یکی جدیت و صداقت؛ یعنی تلاش مستمر برای حقیقت جویی و عمل به آن. دوم اخلاقی زیستن؛ یعنی رعایت اصولی مانند راستی، وفای به عهد، امانت داری و عدالت و سوم بزرگداشت شعائر الهی؛ یعنی مناسک دینی مانند دعا، نماز و شکرگزاری که تقویت کننده حضور امر قدسی در زندگی است. مثنوی نیز به پنج اصل برای زندگی معنوی اشاره دارد؛ عشق به عنوان نیروی اصلی، مرشد برای هدایت، خودسازی و مدیریت خواسته ها، سبک باری از تعلقات دنیوی و توکل به عنوان مکمل تلاش انسان.

با مقایسه این دو منبع، می توان دریافت که مولانا همان اصول قرآن را در مثنوی مطرح کرده است و آموزههای او در بسیاری از موارد با راهکارهای قرآنی هماهنگی دارد، هر چند تأکیدات او در برخی موضوعات متفاوت است. لذا با دقت بر راهکارهای قرآنی و راهکارهای که از مثنوی نقل شد، می توان مدعی شد که تمام آنچه از قرآن کریم نقل شد، مورد تأکید و توجه مولانا در مثنوی نیز هستند و بارها در سراسر مثنوی از جدیت و خلوص در راه دستیابی به زندگی معنوی گفته و بر امور فوق الذکر تأکید کرده است. راهکارهای پنجگانهٔ که از مثنوی نقل شد، فی الجمله مورد تأیید قرآن کریم نیز هستند و همه آنها در قرآن کریم نیز شاهد مثالهایی دارند. هر چند شاید تأکیدی مولانا در مثنوی، در قرآن کریم آن گونه مورد تأکید نباشد.

#### فهرست منابع

# قرآنكريم

- ١. افلاكي العارفي، شمس الدين احمد، (١٣٨٥)، مناقب العارفين، (به كوشش تحسين یازیجی)، تهران: دنیای کتاب.
- تلمذ حسین، (۱۳۷۸)، مرآت المثنوی، (به کوشش بهاءالدین خرمشاهی)، تهران: نشر گفتار .
- ۳. حافظ شیرازی، محمد، (۱۳۹۰)، دیوان حافظ، (براساس نسخه محمد قزوینی و دکتر قاسم غني)، تهران: انتشارات فراروي.
- ۴. خواجه گیر، علیرضا، (۱۳۸۷)، «تعالی معنوی انسان در آموزههای مولانا»، فصلنامه فلسفه و كلام اسلامي آينه معرفت دانشگاه شهيد بهشتي، سال ششم، شماره ١٧.
  - ۵. دهخدا، على اكبر، (۱۳۴۷)، لغتنامه دهخدا، تهران: دانشگاه تهران.
- ۶. ربیعی، مهدی، (۱۳۸۹)، «اهداف تعلیم و تربیت از دیدگاه مولانا براساس دفتر اول مثنوی معنوی (قسمت دوم)، حافظ، شماره ۷۵.
  - ۷. سعیدی، محمد مسعود، (۱۳۹۹)، نظریه معنویت در قرآن، قم: بینا.
- ۸. شریفی، محمد، (۱۳۹۸)، نردبان آسمان: گزارش کامل مثنوی به نثر، ویراستار محمدرضا جعفری، چاپ اول، تهران: فرهنگ نشرنو با همکاری نشر آسیم.
- ۹. ضرابی زاده، سعید، (۱۳۸۴)، «آموزههای عملی مولانا در مثنوی معنوی»، مجله کتاب ماه ادبیات و فلسفه، شماره ۹۵.
  - ۱۰. فروزانفر، بدیعالزمان، (۱۳۶۶)، شرح مثنوی شریف، تهران: زوار.
- ۱۱. مردانی ورپشتی، مریم، دیگران، (۱۴۰۲)، «بررسی تطبیقی انسان معنوی در اندیشه مولانا و وین دایر»، ادبیات عرفانی و اسطورهشناختی، سال نوزدهم، شماره ۷۰.
  - ۱۲. مطهری، مرتضی، (۱۳۸۹)، کلیات علوم اسلامی، تهران:نشر صدرا.
  - ۱۳. مطهری، مرتضی، (۱۳۷۲)، مجموعه آثار، ج ۳۰، چاپ ۸، تهران: نشر صدرا.

- ۱۴. ملکیان، مصطفی، (۱۳۹۷)، «بازگشت به معنویان جهان؛ زمین از دریچه آسمان در گفتوگو با مصطفی ملکیان»، روزنامه اعتماد، سال شانزدهم، شماره ۴۲۴۵.
  - ۱۵. ملکیان، مصطفی، آموزش فضایل زندگی، https://t.me/MalekianMedia/815
- 18. مولانا بلخی، جلال الدین محمد، (۱۳۹۶)، مثنوی معنوی، (تصحیح رینولد نیکلسون)، تهران: نشر صدای معاصر.
- ۱۷. نصر اصفهانی، محمد رضا، (۱۳۷۷)، سیمای انسان در اشعار مولانا، اصفهان: هشت. بهشت.
- ۱۸. نقوی، سیدعلی، میرمحمد اسعدی و سید حبیب الله میرغفوری، (۱۳۹۴)، «الگوی معنویت سازمانی در آموزش عالی مبتنی بر آموزه های اسلامی»، فصلنامه علمی پژوهشی مدیریت اسلامی، سال ۲۳، ش ۲، ص ۱۴۵–۱۷۷.
  - ۱۹. همایی، جلال الدین، (۱۳۶۹)، مولوینامه، تهران: نشر هما.